
1

Espiritualidade
das Irmãs Franciscanas de Siessen 

III A Nossa identidade
01 O Deus Trino é a origem, o centro e a meta da vocação e missão da nossa congregação 

e de cada irmã individualmente1. 
02 Por meio da força do Batismo, vivemos a nossa vida cristã na Igreja Católica como uma

comunidade de mulheres de diferentes gerações, caráter e culturas. 
Como São Francisco, nós nos esforçamos, ao longo de nossas vidas, para conhecer a 
Deus mais profundamente2 e, assim, reconhecer mais claramente quem somos. Nossa 
identidade é nutrida pelas experiências de São Francisco com Deus, pelas experiências 
de nossas irmãs na história da nossa congregação e por nossas experiências no tempo 
atual. 
Como Irmãs Franciscanas da Terceira Ordem Regular, vivemos de forma simples e
fraterna em pobreza, obediência e castidade por causa do Reino dos Céus. 

03 O Evangelho é a base e a orientação para o nosso seguimento de Cristo em comunidade.
É assim que damos testemunho da presença viva de Deus no mundo. 

04 Nosso relacionamento com Cristo encarnado, crucificado e ressuscitado alimenta-se da 
vivência da Palavra de Deus, da oração pessoal, da liturgia celebrada em comunidade, 
dos sacramentos da Igreja e da adoração eucarística. Os eventos cotidianos, os encontros
fraternos, a beleza da criação, a música, a arte e outros podem ser sinais da ação de Deus 
para nós. 

05 Como Maria, dizemos sim ao chamado de Deus e a seus planos do modo como eles se
manifestam a nós. Com a profissão religiosa, colocamo-nos à disposição de Deus na
congregação para que Ele se torne humano em nós e por meio de nós.

06 Pessoal, e comunitariamente, praticamos o discernimento espiritual para aprender a
ouvir, cada vez com maior sensibilidade, o som da voz de Deus na multidão de vozes do 
nosso tempo. 

07 Todas fomos formadas pelas nossas origens, pelo ambiente cultural e social em que
vivemos. A riqueza e os limites dessas influências desafiam-nos a examinar quando é 
necessário deixar de lado o que é nosso e a abrir-nos ao desconhecido. O Evangelho nos 
une em meio a todas as diferenças e estranhezas. 

08 São Francisco nos encoraja a crescer no espírito de conversão constante e de nos
voltarmos para Deus e para os nossos semelhantes. A percepção e a comunicação 
positivas, simplicidade e alegria bem como a disposição para a reconciliação e novos 
começos fazem parte de uma cultura franciscana de vida comunitária. Com a atitude de 
minoridade, colocamo-nos ao lado dos pobres e ousamos sempre de novo partir como
peregrinas e estrangeiras3. 

1 Con85 1,1. 
2 Jo 17,3. 
3 Cf. Test 24. 



2

09 No espírito de Jesus, impactamos o mundo com os nossos dons e habilidades. Por
confiarmos que Deus nos fornecerá tudo o que precisamos para nossa missão, usamos 
nossa força e criatividade com generosidade. Temos consciência de que Deus pode 
construir o seu Reino, mesmo em tempos de nossa fraqueza e nossas limitações. 

10 Vivemos nossa missão como parte da missão da Igreja. Por meio das nossas ações e
orações deixamos brilhar o rosto feminino da Igreja. 

11 Como membros do Corpo de Cristo, alegramo-nos com toda a vida bem-sucedida na
Igreja e sofremos com as suas deficiências. Com São Francisco e Santa Clara, aprendemos
a fidelidade criativa à nossa Igreja. Falamos quando as ações de pessoas  

ou estruturas obscurecem a mensagem do Evangelho. Contudo, conscientes das nossas
próprias fraquezas e pecados, o fazemos com respeito e em posição de igualdade.

12 Vivemos em unidade com outros membros da Família Franciscana e Comunidades de Vida 
Consagrada. Além disso, buscamos contato e cultivamos relacionamentos com pessoas
de outras denominações, religiões, movimentos e com todas as pessoas de boa vontade.

13 A experiência de São Francisco com Deus o levou a ser um irmão de todas as criaturas. 
Ao respeitar tudo o que é criado com reverência e amor fraterno, nós nos 
transformamos e podemos trabalhar em prol de um mundo mais justo e pacífico. Isto se 
mostra em um tratamento sustentável e promotor da vida com os bens da criação e no 
compromisso social e político. 

14 No espírito de São Francisco, abençoamos tudo e todos que encontramos:

O Senhor te abençoe e te guarde; te 
mostre a sua face  
e tenha misericórdia de ti. 
Volva para ti o seu rosto e te dê a paz. 
O Senhor te abençoe. 

III B Do modo de aceitar esta vida
01 No início do nosso chamado, está o convite de Jesus: “Vem e segue-me4”. 
02 Nossa vocação é um dom e uma missão. Nossa jornada começa com a experiência de que

o Deus Trino nos fala pessoalmente de diferentes maneiras e desperta em nós o desejo
de segui-lo como Franciscana de Siessen. 

03 Acolhemos as jovens que nos procuram na busca de responder a esse chamado, com a
vontade de compartilhar nossas vidas, no espírito de São Francisco e Santa Clara e as 
aceitamos como um presente de Deus. Na nossa busca comum pelos caminhos do futuro, 
olhamos atentamente os dons e impulsos que o Senhor quer nos dar por meio dessas 
novas vocações. 

04 Ao ouvirmos juntas a orientação do Espírito Santo, no diálogo umas com as outras e na
responsabilidade mútua da irmã e da congregação, a vocação pode se desenvolver, 
aprofundar e consolidar. 

05 O amor de Cristo nos motiva a nos orientarmos para sua vida, morte e ressurreição em
todas as dimensões e a segui-lo em todo tempo. 
Em tudo queremos descobrir Jesus Cristo, seguir os seus passos como São Francisco, 
amá-lo e adorá-lo. 

4 Mt 19,21. 



3

06 Ao caminharem juntas e viverem umas com as outras, fica evidente se a maturidade
humana e a capacidade de se relacionar, a alegria e o contentamento, o crescimento na 
fé e na espiritualidade podem ser sentidos. Se isso for reconhecido para a própria irmã e 
para a comunidade, o caminho de crescimento na congregação pode ser continuado. 

07 Na nossa vocação batismal, Deus inicia uma aliança eterna com cada irmã. A profissão
religiosa é a concretização da nossa vocação batismal. Na profissão, consagramo-nos a 
Deus e damos continuidade à aliança que Ele fez com a congregação e que renova 
continuamente. Como Maria dizemos sim ao chamado de Deus em nossa vida. 

08 Nosso sim tem muitas facetas.
Digo sim a Deus como meu Criador e Salvador. Digo 
sim à minha própria vida e ao meu ser. 
Digo sim a este mundo em que nasci. 
Digo sim à minha vocação batismal e ao meu estar na Igreja Católica. 
Digo sim à vida consagrada comunitária em nossa Congregação Franciscana. 

09 O sim do início deve encontrar novas formas de expressão no amadurecimento da nossa 
personalidade e da fé ao longo de nossa vida. Esse processo é motivado pela vontade de 
crescer, pela constante disposição de se converter, por meio de crises, desafios,
recomeços e afastamentos. Permitimos uma à outra esse espaço necessário de 
desenvolvimento e nos alegramos com o que cresce e amadurece. Por intermédio do 
incentivo e feedback mútuos, apoiamo-nos nesse processo como irmãs. 
Acompanhamento espiritual também pode ser útil. 

10 Em cada fase da nossa vida, o chamado de Deus ressoa novamente e a nossa resposta
também é nova. Como pessoas que são chamadas e que também escutam, colocamo-
nos continuamente a caminho, interior e exteriormente, renovando a nossa decisão que
tomamos na fidelidade e na perseverança. Dessa forma, aprofundam-se as nossas raízes 
em Deus e seguimos o seu convite de “Permaneçam no meu amor5”. 

11 No final da nossa vida, podemos rezar como Santa Clara: “Eu te agradeço por me teres
criado6”. 
E, cheias de esperança, unimo-nos ao clamor do Espírito e da Esposa: “Amém! Vem, 
Senhor Jesus!7”

III C Do espírito de oração
01 O amor do Deus Trino, que nos amou primeiro, é a origem de nossa vocação e a fonte 

da nossa missão. Seu amor nos chama, atrai e desperta em nós o anseio por Ele. A união 
pessoal com Ele, portanto, sustenta nossa vida e nos dá o espaço que nos leva mais 
profundamente a uma atitude orante que inspira e molda constantemente a nossa vida
cotidiana. Assim, preparamos uma casa e morada8 para o Senhor em nossos corações e
entre nós. 

02 Inspiradas por São Francisco e Santa Clara, nos unimos em louvor a Deus. Suas orações e 
escritos servem de motivação e orientação. 

5 Jo 15,9. 
6 PC 3,20. 
7 Ap 22,20. 
8 RnB 22,27. 



4

03 Vivemos uma atitude eucarística que é alimentada pela convivência regular e consciente
com a Eucaristia, especialmente pela participação na celebração eucarística e na 
adoração. Ela é caracterizada por uma disposição para a transformação e a dedicação, e 
o desejo de estar totalmente presente. Essa atitude interior também se torna visível 
externamente no serviço aos nossos semelhantes, na gratidão, na reconciliação e no 
compromisso pela paz. 

04 Toda a nossa vida é orientada pela Palavra de Deus. Para que ela permeie nosso
cotidiano, usamos diversas maneiras de dar espaço à Palavra de Deus entre nós: lidar 
com a Palavra, aplicá-la em nossa vida, interpretar a vida de acordo com ela. Para nós, é 
importante a meditação diária da Palavra, o estudo bíblico, a leitura orante da Palavra, e 
a troca de experiências sobre como vivemos a Palavra. 

05 Vemos nossa oração como parte da oração de toda a Igreja. Rezamos a Liturgia das Horas 
nessa comunidade global. Trazemos alegria e esperança, tristeza e medo9 e as intenções
do mundo diante de Deus em oração intercessora. Usamos nossos dons para garantir que 
a liturgia em nossos conventos e paróquias seja celebrada de forma viva e digna e irradie
a beleza de Deus. 

06 Devemos sempre criar equilíbrio entre a oração comunitária e a pessoal, bem como entre
a oração pré-formulada, a espontânea e a silenciosa. 
Da mesma maneira, vivemos na dinâmica entre ação e contemplação. Continua sendo
uma tarefa de vida encontrar o equilíbrio certo em cada idade, de acordo com a própria
vocação e situação de vida. 

07 A contemplação é uma característica essencial da nossa vocação franciscana. Por meio da
contemplação, reconhecemos o Deus Trino, que se tornou homem em Jesus Cristo, em 
tudo o que encontramos. 

08 Maria, a mãe de Jesus, é para Francisco o arquétipo do ser humano contemplativo.
Ela é a “filha e serva do Alfíssimo Rei e Pai Celestial, mãe de nosso Santíssimo Senhor Jesus
Cristo, esposa do Espírito Santo10”. Em todo o seu ser, ela indica Deus. 
Conforme o seu relacionamento com Maria, Francisco desenvolveu uma atitude de 
mente e coração que moldou seus sentimentos, pensamentos e suas ações e o capacitou 
a contemplar constantemente o mistério de Jesus Cristo. 
A ligação com Maria também pode nos levar mais profundamente a Cristo. 
Rezar o terço, o Angelus e as orações marianas de São Francisco podem nos ajudar. 

09 O mistério de Cristo e nossa transformação em sua imagem estão concentrados no motivo
do espelho de Santa Clara. Para ela, Cristo é o espelho de Deus, no qual ela olha 
constantemente. Ela nos convida: ‘’Ponha a mente no espelho da eternidade, coloque a 
alma no esplendor da glória. Ponha o coração na figura da substância divina e transforme-
se inteira, pela contemplação, na imagem da divindade11”. 
Por meio da contemplação constante do amor de Deus, tornamo-nos capazes de 
reconhecer e amar Cristo em nós mesmas, em nossas coirmãs e em todas as pessoas. 
Assim, Clara nos recomenda em sua bênção: “Amem sempre as suas almas e as de todas 
as suas irmãs12”. 

10 São Francisco encontra toda a criação com um senso de sagrado, maravilhoso e
misterioso. Tudo o que foi criado – pessoas, animais, plantas, rochas e estrelas – torna- se 
um sacramentum, um sinal de Deus e de sua presença13. 

9 Cf. GS 1. 
10 OP Ant 2. 
11 3 In 12-13. 
12 BnC 14. 
13 Cf. Cnt. 



5

11 Para Francisco, o retiro em eremitérios era a fonte de sua missão apostólica. Nós também
temos a oportunidade de visitar tais lugares ocasionalmente. Também reservamos
momentos de silêncio comunitário e pessoal em nossa vida cotidiana e respeitamos os
espaços de silêncio. 

12 São Francisco queria seguir Deus, que é amor, com todas as suas forças e se tornar um
coamante com Ele. Para Francisco era uma grande dor o fato de o amor não ser amado. 
Com ele olhamos para o Menino no presépio e para o Crucificado e aprendemos a aceitar
com amor e misericórdia a realidade quebrada que somos e na qual vivemos. Podemos 
aprofundar nosso amor pelo Senhor sofredor, por exemplo, rezando a Via Sacra e o Ofício
da Paixão. 

13 Estamos cientes de que nos tornamos culpadas e magoamos umas às outras na vida
comunitária. Praticamos continuamente a atitude de conversão e a disponibilidade para 
perdoar e reconciliar. Na vida pessoal, por exemplo, a revisão diária e o exame de
consciência servem a esse propósito. As formas comuns incluem os capítulos de
renovação ou a liturgia penitencial. As cerimônias sacramentais incluem os sacramentos
da Reconciliação, a Eucaristia e a Unção dos enfermos. 

14 Valorizamos o jejum no sentido de renúncia por amor como um importante exercício
espiritual, por meio do qual o Espírito Santo quer tornar-nos abertas e sensíveis. Isso 
fortalece nosso espírito e nos permite reorientar-nos e tornar-nos sensíveis à situação 
dos pobres. Jejuamos especialmente durante o período da quaresma e nas sextas-feiras.
Também nos preparamos para os dias de festas que têm um significado especial para a
nossa congregação por meio de jejum e de novenas. 

15 Cultivamos a partilha espiritual entre nós, nos fortalecemos e nos acompanhamos
mutuamente nos momentos bons e difíceis. Retiros anuais, dias de recolhimento e 
acompanhamento espiritual ajudam a crescer e amadurecer, tanto em nosso
relacionamento pessoal com Deus quanto nos desafios da vida. 

16 No final da sua vida, Francisco “tornou-se não tanto uma pessoa orante, mas ele próprio
uma oração14”. Assim também nós experimentamos que a oração fiel nos transforma e 
deixa a nossa vida se tornar oração. 

III D Da vida em castidade consagrada por causa do Reino dos Céus
01 Deus nos criou por amor como sua imagem e nos concedeu dignidade, beleza e 

integridade. “Deus criou o homem à sua imagem; à imagem de Deus ele o criou; e os criou 
homem e mulher15”. 

02 Adentramos no amor trino, que dá, recebe e que nos preenche. Nós somos chamadas a
sermos “coamantes16” com Deus. O amor nos transforma e permite que nos tornemos 
quem Deus planejou que fôssemos. É assim que nos tornamos “esposas, irmãs e irmãos 
e mães de Nosso Senhor Jesus Cristo17”. 

03 Deus se tornou um verdadeiro ser humano em Jesus Cristo. Tudo o que é humano lhe é
familiar e Ele se dirige a nós como pessoas íntegras. Somos chamadas por Ele a amar com 
tudo o que nos pertence, com toda a nossa existência, incluindo a nossa feminilidade e
sexualidade. Respondemos ao seu amor com a nossa decisão de viver uma vida de 
castidade consagrada a Deus por causa do Reino dos Céus. 

14 2Cel 95,5. 
15 Gn 1,27. 
16 Cf. Duns Scotus. 
17

Cf. 2Fi 50-53.



6

04 Jesus escolheu a vida de celibato para si mesmo18. Ao mesmo tempo, sua vida era uma
vida entre as pessoas e em relacionamentos. A forma como Jesus se aproximava das 
pessoas, como se permitia ser tocado, como se relacionava com proximidade, mantendo, 
ao mesmo tempo, um foco claro no Pai e em sua missão, fascina-nos e impulsiona-nos a
imitá-lo. Portanto, o nosso modo de viver a castidade consagrada a Deus só pode ser 
fecundo se for alimentado por uma relação viva com Ele e vivido segundo a dinâmica 
interpessoal entre dar e receber. 

05 Como Deus nos mostra o seu rosto humano em Cristo, nós o amamos com toda a força
do nosso ser. O relacionamento amoroso com Cristo, seu Noivo19, é um mistério na alma 
de cada irmã. 

06 Maria, noiva do Espírito Santo, mãe e discípula de Jesus Cristo e arquétipo da Igreja, é 
nosso modelo e companheira na vida de castidade. Em Maria Imaculada, vemos 
dignidade, beleza e plenitude realizada de maneira especial. Sua eleição nos mostra que 
Deus, por pura graça, conduz o ser humano à plenitude de sua vocação. Confiamos que 
Deus queira tornar nossa vida fecunda assim como Ele tornou a vida de Maria fecunda. 

07 No Cântico das Criaturas, Francisco descreve a água como casta20. Tal como “irmã água”, 
queremos ser permeáveis a Deus, claras e puras em nossas próprias intenções. Temos 
uma visão honesta e imparcial de nós mesmas e do mundo. Isso requer uma boa 
distinção entre nossos movimentos internos. É assim que ganhamos um coração puro21. 

08 Cultivamos relacionamentos e amizades que nos são dados dentro e fora da e os vivemos 
com gratidão. As relações amistosas enriquecem-nos, alargam os nossos horizontes e 
aprofundam a nossa vocação. São Francisco e Santa Clara, Frei Leão e Dona Jacoba de 
Seftesoli são exemplos de amizade bem-sucedida. Podem ser nossos modelos para uma 
atitude de fraternidade em nossos relacionamentos. 

09 Estabelecemos relações de forma transparente e verdadeira. Respeitamos e temos 
consideração pelas outras pessoas e evitamos dependências ou até mesmo formas de 
exploração. Movemo-nos na tensão da proximidade e da distância e permanecemos 
vigilantes nas situações em que corremos o risco de satisfazer as nossas próprias 
necessidades à custa dos outros. Respeitamos e protegemos os limites das outras 
pessoas e somos particularmente atentas em relacionamentos assimétricos. 
Nós nos protegemos quando nossos limites são ameaçados e procuramos ajuda, se 
necessário. Prestamos atenção à discrição para evitar e combater rumores e 
julgamentos. 

10 Vivemos em fraternidade também com pessoas de outras religiões, culturas e visões de 
mundo, aproximamo-nos delas sem preconceitos e crescemos em contato com o 
desconhecido. Moldamos a nossa convivência com todas as criaturas e com tudo o que 
é criado, com muito respeito e atenção. Em todos os encontros, buscamos nos deixar 
tocar pelo mistério de Deus. 

11 A nossa decisão de viver uma vida de castidade consagrada inclui a renúncia ao 
casamento ou à parceria, à maternidade biológica e à sexualidade interpessoal íntima. É 
importante percebermos o nosso corpo e os impulsos, desejos e necessidades que lhe 
estão correlacionados e encontrarmos uma boa forma de lidar com os nossos desejos 
emocionais e sexuais. Por um lado, isso significa que cada irmã está consciente da sua 
identidade e orientação sexual e, se necessário, lida de forma adequada com experiências 
sexuais estressantes. Por outro lado, isso também significa que nos tornamos capazes de 

18 Cf. Mt 19,12.
19 1 Fi 12. 
20 CnT 7. 
21 Cf. Mt 5,8; Ad 16. 



7

falar em nível comunitário umas com as outras sobre o tema da sexualidade em espaços 
seguros, sem medo e julgamento. A sexualidade integrada leva-nos à vivacidade e à 
liberdade e permite-nos ser criativas e desenvolver relacionamentos maduros. 

12   Cada fase da vida tem seus próprios desafios e perigos específicos. Nós os reconhecemos 
honestamente e os colocamos com confiança ao nosso Criador. Precisamos ser vigilantes 
e disciplinadas e, se necessário, buscar ajuda se estamos preenchendo o nosso vazio 
interior, por exemplo, por meio do trabalho excessivo, consumo de mídia, 
relacionamentos, compras, comida, jejum ou diversos vícios. 

13 A castidade consagrada a Deus revela seu poder vital no decorrer de nossas vidas em suas 
várias fases e também em tempos de crise até a idade avançada. É importante que cada 
uma de nós saiba o que contribui para desenvolver as forças da mente, da alma e do 
corpo, por exemplo, por meio de atividades criativas, musicais ou esportivas e alcançar 
um equilíbrio. 

14 Mesmo que renunciemos a aspectos importantes da experiência física da vida e da 
satisfação, reconhecemos com gratidão os muitos sinais do cuidado de Deus para 
conosco. Deus é belo. Alegramo-nos com a beleza que nos é dada pela natureza e pela 
cultura. Ao mesmo tempo, somos sensíveis à vulnerabilidade e finitude que estão 
inscritos na criação. Pela força do cuidado amoroso de Deus, voltamo-nos para os pobres 
e para a criação. 

15 Com a convicção de que Deus quer nos dar uma vida abundante, usamos e desfrutamos o 
que nos é dado com uma atitude de gratidão. Só encontraremos em Deus a nossa morada 
emocional definitiva e a nossa realização. Nesse sentido, o modo de vida da castidade 
consagrada é um sinal do anseio que só pode encontrar sua realização em Deus. A Bíblia 
nos mostra muitas imagens desse cumprimento que começa hoje em pequena escala e 
um dia será concluído. As imagens do noivo celestial, o banquete de casamento e da 
cidade celestial de Jerusalém para todas as nações podem ajudar-nos a manter vivos e 
abertos o nosso desejo e a nossa esperança. 

III E Do modo de servir e trabalhar 

1 Deus confiou-nos o seu mundo como uma casa comum22. Fazemos parte da sua criação e 
colaboramos na sua atividade criativa. O trabalho é uma oportunidade para sermos 
criativas e contribuirmos de acordo com as nossas respectivas culturas23. Podemos 
desenvolver as nossas próprias capacidades, vivenciar um sentido pleno e tornar-nos 
fecundas. 

2 São Francisco diz que é uma graça e um dom poder trabalhar. Como ele, queremos 
trabalhar com alegria e compromisso, tomando cuidado para não extinguir o espírito 
de oração e devoção24. 

3 Na atitude franciscana de minoridade e fraternidade, trabalhamos para ganhar a vida e, 
ao fazê-lo, experimentamos nossa dependência de pessoas, estruturas e coisas. Com isso, 
vivemos a solidariedade entre nós irmãs e nossa solidariedade com os pobres. 
Renunciamos a usar e dominar a natureza e nosso ambiente como um mero objeto de 
uso25. 

4 Trabalhando, colocamos os nossos dons e capacidades para servir a Deus, à congregação, 
à Igreja e à sociedade. Ao fazê-lo, praticamos uma atitude de serviço que se expressa em 

22 Cf. Gn 1,26-28; Gn 2,15; LS 1. 
23 LS 14. 
24 Cf. RB 5,1-2; cf. Ant 2; RSC 7,1-2. 
25 LS 11 



8

fidelidade, dedicação, gentileza e comportamento respeitoso26. Uma disposição 
fundamental para assumir responsabilidades e realizar qualquer tipo de serviço e 
trabalho resulta de nossa identidade franciscana. 

5 Reconhecemos os dons e habilidades dados por Deus a cada irmã e fomentamo-las, por 
meio de formação e educação continuada para se tornarem frutíferas para a 
congregação, a Igreja e o mundo. 

6 Cada uma de nós tem o seu valor, independentemente do seu desempenho ou da 
natureza do trabalho que realiza e do seu sucesso. Priorizamos a procura do equilíbrio 
entre o trabalho, a vida comunitária, a oração, momentos de descanso e renovação das 
forças. Na doença e na idade avançada, quando as forças físicas e mentais enfraquecem, 
o foco da vida muda mais para um estar presente diante de Deus. O acompanhamento 
pode ser útil nesse caminho. Todo o nosso ser e fazer são para o louvor e a honra de Deus. 

III F Da vida em pobreza 

01 O conselho evangélico de pobreza reflete o constante dar e receber da vida trinitária. A 
nossa decisão de professar o voto de pobreza surge da promessa e da experiência do 
amor doador e da obra generosa de Deus em nossas vidas.

02 Na encarnação de Jesus, Deus percorreu o caminho da pobreza extrema e da humildade. 
Jesus vivia uma vida simples entre os homens, esvaziou-se, deu a vida na cruz e foi 
exaltado27. São Francisco e Santa Clara estavam imbuídos do desejo de seguir Jesus 
pobre e humilde. Reconheceram nele a riqueza das suas vidas28. Tal como eles, 
escolhemos viver a pobreza no sentido do Evangelho. Nesse caminho, contemplar 
constantemente o Cristo encarnado, pobre, crucificado e ressuscitado nos fortalece. 

03 Uma vez que reconhecemos Deus como o Criador e Doador de tudo e nos confiamos 
aos seus cuidados, praticamos, pessoal e comunitariamente, o desapego de pessoas, 
coisas e lugares, de tarefas, competências e responsabilidades, de exigências e 
expectativas, de ofensas e feridas. Dessa forma, tornamo-nos cada vez mais livres da 
preocupação restritiva por nós mesmas e mais receptivas às riquezas de Deus e à vida 
em sua plenitude. Tornamo-nos cada vez mais capazes de nos doar até que, no 
desapego final, entregamos nossas vidas completamente de volta nas mãos de Deus. 

04 O conselho evangélico de pobreza nos libera para tomarmos decisões, assumirmos 
compromissos e, por fim, nos comprometermos com Deus. Diante da amplitude de 
tantas possibilidades, precisamos sempre ter a coragem de escolhermos uma e 
renunciar as outras. Também inclui a disposição de abraçar mudanças com 
flexibilidade, de acolher novos desenvolvimentos e de aceitar o imprevisto. 

05 Para o caminho de São Francisco com a “Senhora Pobreza”, era crucial que ele 
encontrasse leprosos29 e se sentisse olhado e pessoalmente abordado pelo Crucificado 
em São Damião30. Diante da grandeza de Deus e na experiência do despojamento radical 
de Deus, ele reconheceu a sua própria pobreza. O movimento mais íntimo de Santa Clara 
era abraçar o Cristo pobre como uma virgem pobre31. Nesse abraço, Francisco e Clara 
permitiram que Cristo se aproximasse deles e que fossem moldados por Ele. Como eles, 
não procuramos a pobreza no sentido de uma mera renúncia ascética, mas sim um 

26 Cf. Regra II E 20. 
27 Fl 2,5-9. 
28 LD 4. 
29 Test 1; 2Cel 9,9-15; LM I 5,1-5. 
30 LM II 1,1-5. 
31 Cf. 2In 18. 



9

caminho novo e radical para uma vida em abundância. 
06 O Cristo pobre encontra-nos nos pobres do nosso tempo. Isso nos obriga a perguntar 

continuamente quem são concretamente os “pobres e leprosos” e a estar atentas ao 
sofrimento das pessoas ao nosso redor e no mundo. Nunca devemos deixar de tratar essa 
questão pessoalmente e como comunidade: a quem devemos servir? 32

07 Um verdadeiro encontro com os pobres pressupõe que reconheçamos e aceitemos nossa 
própria pobreza diante de Deus. Continua a ser um desafio constante para a congregação 
em todos os níveis. 

08 Escolher viver em pobreza e humildade franciscanas significa para cada uma de nós: eu 
disponibilizo os meus dons e habilidades às minhas irmãs e à nossa congregação. Não 
preciso esconder as minhas fraquezas e a minha pobreza, mas posso lidar com elas 
abertamente. Posso confiar em minhas irmãs e pedir apoio. Ao mesmo tempo, é minha 
tarefa me esforçar para me desenvolver e crescer. Aceito com amor e respeito as 
fraquezas e a pobreza das outras, bem como as da nossa congregação, suportando-as e 
carregando-as. Alegro-me com os dons das outras sem inveja e os valorizo. 

09 A pobreza vivida e partilhada dessa forma desperta e fortalece o amor; cria relações e 
uma comunidade viva e deixa-nos experimentar que dependemos umas das outras. A 
confiança em Deus e as relações comunitárias proporcionam uma segurança que vai 
muito além da segurança necessária desse mundo. Tempos de crise, doença, fraqueza e 
fragilidade são um desafio especial. Podem nos levar de uma pobreza escolhida para uma 
pobreza assumida. 

10 Praticamos a atitude de pobreza e a expressamos em ações concretas. Colocamos tudo 
em comum, cada uma contribui com sua parte. Isso também inclui a disposição para 
disponibilizar nossos bens pessoais, tanto espirituais quanto materiais, às nossas irmãs. 
Alegramo-nos com as coisas que nos são dadas e praticamos uma atitude de 
contentamento e gratidão por tudo o que temos e recebemos. Pedimos às irmãs 
responsáveis o que necessitamos. Reavaliamos sempre de novo o que realmente 
precisamos, como podemos viver de forma mais simples, exercitar a moderação e nos 
limitar. 

11 Estamos inseridas em contextos econômicos globais em que há muita injustiça. 
Conscientes da nossa responsabilidade pela criação, prestamos atenção a aspectos como 
sustentabilidade, condições de produção justas, reciclabilidade e reparabilidade. Sempre 
que possível, pagamos o preço que as coisas realmente custam para não vivermos à custa 
de outras pessoas e da criação. 

12 A nossa decisão de professar o voto de pobreza também significa que disponibilizamos, 
o máximo possível, para dar um apoio solidário aos pobres e necessitados. Obriga-nos a 
pensar globalmente, a considerar as consequências das nossas ações e a trabalhar contra 
as causas estruturais da pobreza e de todas as formas de injustiça. Em contato com os 
pobres ou com as pessoas dos grupos marginalizados da nossa sociedade, tentamos ler 
o Evangelho por meio dos seus olhos, compreender a realidade das suas vidas com as 
suas preocupações, dificuldades e necessidades; aprender com eles, defendê-los e 
fortalecer a sua voz. 

32 Cf. LTC 6, 7. 



10

III G Da vida fraterna 

01 Jesus nos convida: “Amai-vos uns aos outros, assim como eu vos amei33”. Somos 
chamadas à vida fraterna no espírito de São Francisco e Santa Clara. A presença de Deus 
em nosso meio, nosso foco comum nele e nossa profissão religiosa nos unem. 

02 Para que esse vínculo cresça e se concretize, é importante nos conhecermos, nos 
compreendermos e nos apreciarmos mais profundamente. Isso acontece quando 
passamos tempo juntas e compartilhamos nossas vidas. É assim que nos damos alegria e 
experimentamos a riqueza da comunidade. Apoiamo-nos mutuamente no caminho do 
discipulado por meio do encorajamento, da admoestação fraterna no momento certo, da 
escuta paciente, da resistência mútua, do apoio, da oração em conjunto e rezando uma 
pela outra. 

03 A dignidade e a singularidade de cada pessoa e, portanto, de cada irmã, reside no fato 
de que Deus Trino vive em cada uma de nós. Continua sendo uma tarefa para toda a 
vida, não perder de vista essa verdade e alinhar as nossas relações com ela. Estamos 
cientes de que as diferenças de idade, personalidade, assim como as influências 
familiares e culturais, afetam nossas relações. Estas diferenças podem enriquecer-nos e 
desafiar-nos. Mostramos boa vontade e interesse caloroso umas pelas outras e nos 
empenhamos para nos respeitar e falar bem umas das outras. 

04 Não somos uma comunidade ideal, mas sempre, de novo, somos causa de agitações e 
aborrecimentos umas para as outras34. Isso também leva a desentendimentos, conflitos 
e feridas. Para não ficarmos paradas nestes movimentos internos, buscamos o 
Crucificado e apresentamos nossas limitações, endurecimentos, feridas e culpas diante 
de Deus. Desse modo, obtemos forças para seguir em frente e nos aproximarmos umas 
das outras em paz e reconciliação. Quando pedimos, oferecemos e damos perdão, a 
reconciliação se torna possível. Damos tempo umas às outras para dar os respectivos 
passos. 

05 Para que a vida partilhada seja frutuosa, precisamos estar dispostas para nos envolver 
no diálogo, no compromisso e praticarmos juntas o discernimento do espírito. Nos 
Capítulos sobre os diferentes níveis, discutimos e concordamos sobre como vivemos o 
nosso carisma comum nos respectivos lugares e no tempo atual. Ao fazê-lo, ouvimos 
atentamente e valorizamos as vozes de todas as gerações. Ao trocarmos nossos dons, 
experiências e visões, amadurecemos juntas em dar e receber. 

06 As irmãs idosas nos presenteiam com o testemunho de seu amor por Cristo e de sua 
experiência de vida e sabedoria. Elas nos fortalecem por meio de sua benevolência, seu 
amor e suas orações. Nas crises e nas doenças, bem como na fragilidade da idade 
avançada, vivenciamos particularmente que somos dependentes umas das outras e do 
cuidado da congregação. Mesmo nesses tempos, ajudamo-nos mutuamente a manter o 
olhar na nossa vocação e missão e a descobrir neles os traços de Deus. Cuidamos umas 
das outras até o fim da vida e permanecemos ligadas às nossas irmãs após a morte 
também em oração. 

33 Jo 15,12. 
34 Con85 24,1. 



11

III H Da obediência por amor 

01 Nossa vocação nos capacita viver em obediência por amor a Deus, em uma interação viva 
entre chamado e resposta. Ouvir atentamente e andar corajosamente nos caminhos que 
ele nos conduz é o núcleo interior de nossa Vida Religiosa. 

02 Criadas à imagem de Deus, cada uma de nós tem uma dignidade inalienável e uma parte 
no mandato bíblico da criação para servir a vida. 

03 O batismo dá a todas nós, da mesma forma, a filiação de Deus e nos coloca 
corresponsáveis pela participação no Reino de Deus. A graça batismal se abre na vida da 
profissão religiosa, que nos une às irmãs de maneira especial, como membros do Corpo 
de Cristo e nos coloca na responsabilidade comum pela congregação e sua missão. 
Vivemo-la com atenção como pessoas ouvintes, no seguimento de Jesus que foi 
obediente até a morte35. 

04 Por amor a Deus e seguindo o exemplo de São Francisco, vivemos a obediência em um 
espírito de fraternidade e na reverência pela presença divina em cada pessoa. Quando a 
escuta do outro em diálogo e a escuta de Deus em conjunto se unem, cria-se um espaço 
sagrado no qual podemos experimentar o Deus trino vivo e as nossas relações podem 
aprofundar-se. 

05 Como congregação, estamos convencidas de que Deus fala por meio de cada irmã36. 
Quando escutamos juntas, é importante reconhecer e levar em consideração os dons e 
as capacidades, bem como as limitações, tanto as de cada irmã quanto as da 
congregação. 

06 Tendo em vista a nossa missão comum e a realidade em que vivemos, percebemos o 
nosso mundo e as suas necessidades. Escutamos as lamentações e gemidos da criação e 
procuramos interpretar e responder aos sinais dos tempos37 à luz do Evangelho. 

07 Os nossos capítulos e reuniões comunitárias nos dão espaço para buscarmos juntas a 
vontade de Deus e encorajarmo-nos mutuamente a seguir Jesus Cristo. Ao fazê-lo, 
podemos experimentar como o Espírito Santo abre portas para coisas novas e nos mostra 
caminhos para o futuro. 

08 Também somos chamadas a estar atentas à forma como Deus nos quer conduzir por meio 
de encontros e experiências na vida cotidiana. 

09 O discernimento espiritual praticado pessoal e coletivamente permite-nos viver o nosso 
voto de obediência como congregação. 

10 São Francisco e Santa Clara descrevem a admissão à congregação religiosa como “ser 
aceita para a obediência38”. O nosso sim a Deus e à congregação significa 
simultaneamente um sim a pessoas específicas e a estruturas comunitárias. Viver a 
obediência de forma responsável e com liberdade interior dentro da estrutura 
hierárquica de nossa congregação é uma tarefa para a vida toda. 

11 Algumas irmãs recebem responsabilidades especiais na congregação por um 
determinado período. São Francisco chama os irmãos de “ministros” e “guardiões” em 
funções de liderança, o que expressa a natureza servil do seu cargo. Mesmo que 
chamemos as irmãs responsáveis de superioras, elas são, antes de tudo, aquelas que 
obedecem e servem por primeiro às irmãs e à congregação. 

12 Elas fortalecem a vida fraterna e espiritual em vários níveis. Servem a unidade, a 
preservação e a dinamização do carisma e o desenvolvimento da congregação. Elas 

35 Fl 2,8. 
36 RSC 4,18; LM VI 4,5. 
37 GS 4. 
38 RB 2,11; RSC 2,13. 



12

estão preocupadas com a fidelidade à missão e com a garantia dos fundamentos 
materiais da congregação. No espírito franciscano, devem procurar e apoiar as suas 
coirmãs, encorajá-las nas suas forças e levá-las a sério nas suas limitações; preocupar-se 
com o seu crescimento e trabalhar junto com elas para o seu desenvolvimento pessoal 
e o amadurecimento da sua vocação39. 

13 No seu serviço, a superiora depende da oração, da confiança, da discrição e da 
cooperação das irmãs e também da aceitação da sua responsabilidade. A relação entre a 
responsabilidade pessoal e partilhada e a responsabilidade da superiora é, por vezes, 
tensa e deve ser modelada. 

14 Na busca por boas decisões, colocamos as nossas próprias convicções com relação ao 
bem da congregação e aprendemos a deixá-las quando for necessário para o bem do 
todo40. 

15 Por meio da vida de obediência, aprofundamos uma atitude de disponibilidade, 
humildade e confiança. Isso se mostra, entre outras coisas, na aceitação de críticas 
construtivas e na abertura a sugestões e decisões que não correspondam aos próprios 
desejos e ideias. 

16 Ao mesmo tempo, expressamos as nossas próprias percepções e preocupações 
justificadas e examinamo-las ouvindo em conjunto. Tomamos iniciativas e estamos 
preparadas para assumir responsabilidades e contribuir de forma concreta. 

17 Na sua terceira admoestação, São Francisco recorda que, na vida de obediência, 
podemos chegar a um ponto em que aquilo que é pedido seja incompatível com a 
consciência, a Regra ou a profissão religiosa. Nesse caso, a irmã não pode seguir a 
instrução, mas não deve romper a sua relação com a superiora41. 

18 Cada cargo e cada serviço atribuído são limitados no tempo. Se não nos agarrarmos a 
lugares, tarefas e cargos, mas ouvirmos, obedecermos e partirmos sempre de novo, 
crescemos na liberdade dos filhos de Deus42. 

19 Assim a obediência amorosa é, portanto, um caminho espiritual que conecta o céu e a 
Terra e por meio do qual a presença curativa de Deus pode chegar cada vez mais ao nosso 
mundo. 

III I Da vida apostólica-missionária 

01 Cada vida de seguimento de Cristo é, em si, missionária-apostólica: “Este mandato              
toca-nos de perto. Eu sou sempre uma missão; tu és sempre uma missão; cada batizada 
e batizado é uma missão. Quem ama, põe-se em movimento, sente-se impelido para 
fora de si mesmo [...]. Para o amor de Deus, ninguém é inútil nem insignificante. Cada 
um de nós é uma missão no mundo, porque é fruto do amor de Deus43”. 

02 Os discípulos de Jesus foram enviados para dar testemunho44. Também nós somos 
enviadas ao mundo para amar, para dedicar a nossa vida aos outros e para dar 
testemunho. Queremos estar atentas aos sinais dos tempos e prontas para nos envolver 
com a realidade em que nos encontramos. Mantemos em nossos corações e em nossos 
relacionamentos a esperança pascal de que a cruz é seguida pela ressurreição. 

03 Todos os dias somos chamadas a ser transformadas pelo Verbo que se fez homem em 

39 RB 10,4-6. 
40 Ad 3,5. 
41 Ad 3,7. 
42 Cf. Con85 28,1. 
43 MMiss 2019. 
44 Cf. Lc 10,1. 



13

Jesus Cristo. Isso nos leva adotar uma atitude de minoridade, de diálogo e de serviço, na 
qual tratamos os outros com atenção e apreço. Dessa forma, o Reino de Deus e os valores 
do Evangelho podem se tornar presentes. 

04 Pertencemos à Igreja Católica e partilhamos a sua missão. Ao nos envolvermos na Igreja 
local e no diálogo dentro e fora da Igreja, contribuímos para a sua renovação. 
Convidamos as pessoas a partilhar conosco a vida e a fé e queremos fazer a experiência 
de fé juntamente com elas. Como franciscanas, também queremos ir a lugares onde a 
Igreja ainda não está45 ou já não está mais presente. 

05 Em nosso caminho, aprendemos com o testemunho de vida de São Francisco e de Santa 
Clara, de nossas irmãs e de outras pessoas. Participamos da vida de outros e somos 
presenteadas por eles. Também deixamos que pessoas partilhem das nossas vidas e 
oferecemos diferentes formas de hospitalidade. Somos abertas e gratas a todos para 
quem o nosso carisma é significativo para as suas próprias vidas. Em diálogo com eles e 
com outros, acolhemos impulsos revigorantes. 

06 Criamos e abrimos espaços e lugares onde a beleza de Deus pode ser experimentada com 
todos os sentidos, por exemplo, na liturgia, na arte, na música, bem como em nossas 
áreas de convivência e jardins. 

07 Como congregação orante, a adoração eucarística é nossa fonte e missão. Levamos as 
intenções do mundo a Deus em oração intercessora. Certas irmãs ou conventos podem 
ser encarregados pela província com uma missão especial de oração. 

08 Como criaturas de Deus, vivemos juntas na casa comum46 da criação. Cada uma de nós 
faz parte do todo e só nos tornamos seres humanos por meio dos nossos encontros com 
outras pessoas47. Vivemos relações fraternas em nossa congregação, na Igreja, com as 
pessoas e com a criação. O respeito e a apreciação mútua são valores centrais para a 
nossa convivência intercultural e para o nosso compromisso com a paz e a justiça no 
mundo. Assumimos nossa responsabilidade pela Criação de Deus e estamos empenhadas 
em garantir que as gerações futuras também possam viver nela. 
Adquirimos e partilhamos os conhecimentos necessários em diálogo com outras 
pessoas comprometidas. 

09 Apoiamos desenvolvimentos sociais e projetos que servem a vida e levantamos a nossa 
voz contra desenvolvimentos indesejáveis. Em tudo, por meio do nosso ser e das nossas 
ações e, se necessário, das nossas palavras, damos testemunho da esperança que nos 
move e possibilitamos às pessoas descobrirem e desenvolverem perspectivas para as 
suas vidas48. 

10 Utilizamos nossos dons e habilidades em diversas tarefas e profissões nos lugares para 
onde a congregação nos envia. Em nossas ações, queremos ser testemunhas e 
instrumentos do amor de Deus pelo seu mundo. 

11 Os pobres e marginalizados são os “favoritos” no Reino de Deus. Ao encontrar leprosos, 
São Francisco experimentou que “aquilo que [lhe] parecia amargo se [lhe] converteu em 
doçura de corpo e alma49”. Para nós, a opção pelos pobres significa cuidar dos 
necessitados, acolhê-los em nossos corações, ouvir suas vozes, amplificá-las e elevar a 
nossa própria voz para eles. Como irmãs de todos somos chamadas a “curar os feridos, 
reanimar os abatidos e reconduzir os errantes50”. 

45 Aparecida 2007, n. 376. 
46 LS 1. 
47 Cf. filosofia africana Ubuntu. 
48 Cf. RnB 16,5-7. 
49 Test 3. 
50 Regra II I30. 



14

12 A necessidade é sempre maior do que aquilo que as nossas forças limitadas podem 
alcançar. Quando damos generosamente, podemos confiar que o pouco que damos se 
multiplicará nas mãos de Deus51. O Deus Trino nos mostrará os próximos passos, tanto 
no risco de partir quanto no corajoso encerramento de uma missão. 

13 Nossa vocação é graça, nossa missão, dom gratuito. Olhamos com gratidão o bem que 
nossas irmãs fizeram ao longo da história. Reconhecemos com dor que, nessa história, 
algumas coisas deram errado e pessoas ficaram machucadas e carregam feridas. 
Confiamos tudo o que passou, presente e futuro à misericórdia de Deus. 

Altíssimo, onipotente, bom Senhor, 
teus são o louvor, a glória, a honra e toda bênção. 

Só a ti, Altíssimo, são devidos; 
E homem algum é digno de te mencionar. 

Louvado sejas, meu Senhor, com todas as tuas criaturas... 
Louvai e bendizei a meu Senhor, 

e dai-lhe graças, e servi-o com grande humildade.52

Texto aprovado pelo Capítulo Geral Extraordinário de agosto de 2025 

51 Cf. Mc 6,30-44. 
52 Cnt 1-3a,14. 


